


#

Voor Rotterdammers die vanwege geldzorgen geen toegang hebben tot gezond
voedsel, biedt de Gaarkeuken - ondersteund door het Armoedefonds in Rotter-
dam hulp. Met hun twee restaurants verzorgen maaltijden voor mensen in finan-
ciéle nood. Elke doordeweekse avond kunnen de bezoekers een gezonde maaltijd

opeten mét een fijn gezelschap..



Voorwoord

Gemeenschap van alles wat is

Lange tijd hebben we gedacht dat we op basis van ongelijkheid
konden leven. Het kon met de ene groep goed gaan en met de
andere slecht, zonder dat het geheel eronder zou lijden. Het kon
met de natuur slecht gaan, maar dat had geen gevolgen voor de
mensen. Maar het blijkt steeds duidelijker: dat klopt niet. We zijn
een gemeenschap van alles en iedereen. Niets valt buiten de ge-
meenschap van God.

Maar leven in gemeenschap met allen en alles, kan dat wel?
Betekent ‘gemeenschap’ niet per definitie dat sommigen er

wel en anderen daar niet bij horen? Wat vraagt het van ons

om telkens de grens die dreigt te ontstaan over te gaan? Dat
verkennen we in deze jaargang van Stad Gods.

Ongelijk Gelijwaardig

Niemand kan het compleet alleen in zijn leven. Iedereen heeft
om momenten hulp en steun nodig. Sommigen vaker of meer of
langer dan anderen, maar in een gemeenschap van alles zorgt
een ieder ook voor elkaar. Het kan ook een goed gevoel geven om
de andere een duwtje in de rug geven of iets goeds te doen voor
een ander. Vragen om hulp kan echter al gauw het gevoel geven
dat je tekortschiet. In onze maatschappij worden hulpvragers
soms weggezet als ‘problemen die geld kosten’. In de Bijbel
spreekt Jezus echter over de Werken van Barmhartigheid, waarin
Hij zegt dat Hij met de stem van de hulpvrager spreekt. Hij reikt
ons de helpende hand, maar herinnert ons er ook aan dat Hij ook
gevonden wordt in de hand die hulp vraagt. Hoe kan iedereen
het gevoel krijgen geen last te zijn, maar een verrijking voor het
geheel?

Bij het beeld: Het Armoedefonds maakt solidariteit concreet:in

dit nummer drie voorbeelden van hun projecten. Op de cover: Het
Armoedefonds ondersteund Stichting Ponykamp4Kids die activiteiten
organiseert voor kinderen die het thuis niet breed hebben. Met als
hoogtepunt: een ponykamp waarbij kinderen een week op de manege
slapen. www.armoedefonds.nl



Onderweg

Ha Mariella,

Ik hoef aan jou niet te vragen hoe je het
volhoudt om dagelijks te bidden. Wat dat
betreft is het natuurlijk superhandig om

in een kloostergemeenschap te wonen:

op gezette tijden wordt er gebeld en ga

je naar de bidruimte. En als je niet zou
gaan, vraagt er wel iemand waar je blijft...
Ik vind het momenteel nogal lastig om
hier tijd voor te maken. Vroeger vond ik
vooral het gebed om ontferming heel
mooi. Het idee dat je de ellende van de
wereld aan iemand voor kunt leggen. Altijd
zag ik daar het verband met Jezus, die

als hij geconfronteerd werd met lijdende
mensen ‘met ontferming werd bewogen’.
Bij het kyriegebed stel ik me dat ook voor,
dat er ergens, iemand, met ontferming
bewogen wordt. Daar gaat iets troostends
van uit. Iemand luistert naar je. Intussen
twijfel ik. Er is te veel ellende. Jaren heb

ik geloofd dat het steeds een beetje beter
zou gaan met de wereld, maar nu gebeurt
het tegendeel. Er zijn zoveel oorlogen

en geweld, zoveel miljoenen doden in
Oekraine, Gaza, Soedan, Congo, noem
maar op. Ik heb gedacht dat we allemaal in
actie zouden komen tegen de klimaatcrisis,
maar de regering doet helemaal niets en
iedereen blijft in vliegtuigen stappen voor
verre vakanties. Nog even en ik stap ook

Briefwisseling tussen
Helene en Mariella

De wereld is een pot taaie
smakeloze bruine bonen
geworden

maar weer in een vliegtuig. Een dankgebed
lukt me niet meer. Ik moest vanmiddag
denken aan Bartje, die niet wou bidden
voor brune bonen. Ik begrijp hem wel. De
wereld is een pot taaie smakeloze bruine
bonen geworden. Het is moeilijk om daar
dankbaar voor te zijn.

Ik hoor je zeggen, dat je toch dankbaar
kunt zijn voor kleine dingen om je heen.
Een mooi bloempje in de tuin, de meesjes
die een nestje gebouwd hebben, de regen
die eindelijk viel. Ja, het spijt me, maar
langzamerhand vind ik het verdomde
moeilijk worden om daar dankbaar voor
te zijn. Het bloemetje is leuk, maar zit
waarschijnlijk onder het gif. En de meesjes
in onze tuin zijn gestorven voor ze konden
uitvliegen.

Hoe vind jij in zulke tijden nog plek voor
gebed?

Groetjes, Helene

Helene Timmers is geassocieerd lid van Casella.
Ze werkt bij de provincie Utrecht en doet daarnaast
onderzoek naar geestelijke zorg in de laatste levensfase.




Hoi Helene,

Zo herkenbaar wat ik lees! En trouwens,
wat ken jij me goed als je al weet hoe ik
gareageren! @3

Maar om eerst even terug te komen op
jouw hopeloosheid, want dat hoor ik
door al je woorden heen. Toen wij een
paar weken geleden na het 8 uur journaal
elkaar aankeken, was er duidelijk ook
zo’n hopeloosheid in elkaars ogen te zien.
Een mengeling van afschuw, ongeloof en
verontwaardiging. Stopt het nou nooit?
Doet niemand hier iets aan? Wat kunnen
wij doen?!

Een van ons opperde het idee om een
noveen te beginnen. Misschien ken

je het oude gebruik van negen dagen
achter elkaar eenzelfde gebed te bidden
om zo zegen af te smeken over iets of
iemand. Ik zou bijna zeggen; net als
demonstreren. Het geeft minstens het
gevoel niet ‘niets’ te doen! Dat is wat ik
een man hoorde zeggen die voor het eerst
meeliep in de ‘rode mars’. Nietsdoen
geeft aan dat je je er los van maakt, dat je
geen hoop meer ziet. Met z’n allen baden
we dit gebed en we kregen minstens het
gevoel de mensen niet helemaal in de
steek te laten!

Het geeft minstens het
gevoel niet ‘niets’ te doen

Je kunt het toeval noemen of niet, maar op
de laatste dag gingen de bordesdeuren van
de Sint Pieter open en stapte onze nieuwe
paus naar voren, paus Leo XIV (Augustijn!)
met de woorden: ‘De vrede zij met u allen!’
De hoop gloorde weer even aan de horizon!
Natuurlijk weet ik dat er zomaar niet
ineens wat zal veranderen, maar toch heeft
dit gebeuren voor hoop gezorgd.

En dat is wat we kunnen zijn: plekken van
hoop, die de wanhoop kunnen verdrijven.
Ja, wie hoopt is een mogelijkheidsdenker!
Laten we alsjeblieft niet stoppen om
iedere mogelijkheid aan te grijpen om
hoop uit te dragen. Niet in grote woorden,
maar in kleine daden van hartelijkheid en
mededogen!

Ach ja je wist wel dat ik zo zou reageren!
Ik ga hoopvol verder... trek je mee?

Lieve groet, Mariella

Mariella Oberndorff is algemeen overste van de zusters Augustinessen

van Sint Monica. Ze woont in klooster Casella.






In gesprek met
Titus Schlatmann

Lieke Weima
Foto: Roelant Meijer

Aan de hand van citaten van Augustinus
spreekt Stad Gods dit keer met zuster
Marie Madeleine Maas. Het resultaat is
meer een gesprek dan een interview, een
gesprek dat zelfs een persoonlijke belijdenis
mag worden.

Als kind vond ze bidden ‘uiterst
vervelend’. De Mariaprocessies waar

ze als jong meisje in meeliep in het
Brabantse dorp waar ze opgroeide: ze
voelde er niets bij. ’s Avonds thuis werd
er bij de kachel of aan tafel samen het
rozenhoedje gebeden. ‘Dat heb ik altijd
braaf gedaan, totdat ik op de middelbare
school zat. Mijn vader viel erbij in slaap
na een dag hard werken en door de
voortdurende herhaling klonk het als een
doods gedreun. Er werd ook niet over
gesproken. Toen vroeg ik: kunnen we niet
eens ophouden met dat rozenhoedje?
Het leek wel alsof iedereen in het gezin
zo dacht en toen zijn we ermee gestopt.
Het had zijn betekenis verloren, maar ik
was ondertussen wél al van jongs af aan
op zoek naar God. Toen ik kennismaakte
met de zusters augustinessen, voelde ik
heel sterk: als ik iets over God te weten
wil komen, dan moet ik hier zijn. Dit zijn

hele gewone mensen, ze zijn open en

vriendelijk en ruimdenkend, ze lachen
met elkaar. Toen ik intrad, werd bidden
de basis van mijn kloosterleven. Bidden
is voor mij als grond waarop ik sta, grond
waarop ik zoek naar God. En daar ben ik
na al die jaren nog altijd mee bezig.’

Citaat 1: Wanneer u in psalmen en
liederen tot God bidt, moeten de
woorden die u uitspreekt ook in uw hart
leven.

‘Als je meerdere keren per dag uit de
psalmen bidt, zoals wij jarenlang gedaan
hebben in het koorgebed, dan is taal

en vertaling heel belangrijk. In mijn
beginjaren was dat de vertaling van Van
Bronkhorst. Toen ik een jaar of tien in
het klooster was zijn we begonnen met
de vertaling van Ida Gerhardt en Marie
van der Zeyde. We waren daar unaniem
weg van. Het was veel dichterlijker. Er
werden hele andere termen gebruikt voor
de dingen en voor God, en daardoor werd
ik me veel bewuster van wat er stond.
Met Casella hebben we vanaf de eerste
dag altijd een psalm opgenomen in de
gebedsdienst, maar dan gelezen door
€én persoon in plaats van gezamenlijk
gereciteerd. En met heel andere



vertalingen en hertalingen, bijvoorbeeld
van Huub Oosterhuis. Ik vind het nog
steeds interessant als we ergens een
nieuwe vertaling vinden. Ik ken heel
veel psalmen van buiten, maar dat wil
nog niet zeggen dat het ook in je hart
leeft. Door die wisseling van vertalingen
dringt het veel meer door tot je hart.

Tegenwoordig reciteren we weer twee
keer per week de psalmen, als we
samen met de paters bidden. In de oude
vertaling van Van Bronkhorst! En nu ik
die hele geschiedenis achter de rug heb,
spreekt die vertaling veel meer tot me
dan vroeger. Samen psalmen bidden is
een bootje waarop je gedragen wordt.
Je stapterin en je draagt elkaar door die
psalmen heen in een gebed tot God.

Er zijn situaties waardoor een bepaalde
psalm enorm gaat leven. Als iemand
erg ziek is of een van onze vrienden
overlijdt, dan voel ik als het ware in mijn
nieren: oh God, ja, zé is het, het verdriet
en de wanhoop. En dat heb ik ook als ik
net beelden van oorlog heb gezien en we
lezen een psalm over mensen in nood.
Dan voel ik dat die psalm in mijn hart
geland is. De psalmen zijn altijd actueel,
want de wereld is nog weinig veranderd.
Helaas.’

Als twee medezusters elkaar
beledigd hebben, moeten zij elkaar
hun schuld vergeven; anders wordt uw
bidden van het Onze Vader een leugen.

‘Als jonge zuster leerde ik: wanneer je over
de drempel van de kapel stapt, vraag je in
intentie al om vergeving. Dan hoef je het
nog niet met die ander goedgemaakt te
hebben, maar je stapt over een drempel,
want anders kun je niet eerlijk bidden. En
als iedereen dat doet, dan vergeef je dus
elkaar.

Elkaar schuld vergeven, dat heeft in een
gezonde gemeenschap een grote plek.
Maar aan vergeving gaat wel iets vooraf!
Nu we niet meer zoals vroeger een priorin
hebben waarmee we maandelijks delen
wat ons bezighoudt, hebben we meer
verantwoordelijkheid om zelf naar iemand
toe te stappen als er iets is, en het aan te
kaarten. Dat staat ook mooi in de regel
van Augustinus: in de groep waar je het
leed hebt aangebracht, moet je het ook
goedmaken. Als zich iets tussen twee
mensen heeft afgespeeld, dan kun je het
ook met z’n tweeén oplossen, maar als

er meer mensen bij waren, dan hoor je

in die groep vergeving te vragen. Alleen
tegenover de priorin en tegenover God
vergeving vragen is niet genoeg.



In het traditionele koorgebed zit

aan het einde van de dag altijd een
schuldbelijdenis. Ik heb altijd heel veel
moeite gehad met de manier waarop die
wordt verwoord: ‘ik belijd mijn schuld,
mijn allergrootste schuld...” en dat dan

drie keer achter elkaar. Dat vind ik niet
eerlijk. Ik denk dat God mij het kwaad dat
ik doe zeker aanrekent, maar hij zou het
mij niet drie keer aanrekenen. Dus ik kan
dat niet eerlijk bidden. Dan houd ik mijn
mond.

Onze ziel moet zich verheffen
naar u, daarbij steunend op de dingen
die gij gemaakt hebt, en boven hen
uitstijgend naar u die ze zo wonderlijk
hebt gemaakt.

‘De dingen die Hij gemaakt heeft — voor
mijn gevoel slaat dat op de schepping.
Augustinus zegt: God heeft alles z6
gemaakt dat jij als het ware een seintje
moet krijgen, nieuwsgierig gemaakt moet
worden: wie is het die achter al deze

schoonheid zit? De verwondering die dat
oproept, kan je verheffen naar degene die
het allemaal gemaakt heeft.

Dat vind ik prachtig, als je zo naar de
natuur kunt kijken. Daarom word ik er

zo verdrietig van hoe we van alles uit de
aarde halen. De gaswinning in Groningen
is net gestopt, en nu gaan ze boren in

de Waddenzee, CO2 onder de grond
opslaan in betonnen bunkers en kernafval.
Waarom zien we het nog steeds niet?
Alles wat je uit de aarde haalt, brengt in
die aarde zelf iets in beweging. Je grijpt

in in een natuurlijk proces. Ik vind het
doodeng. Dan kijk je niet naar de natuur op
een manier dat onze ziel zich verheft naar
degene die alles in handen heeft. Dan kijk
je naar de natuur als een hebbeding, waar
je profijt van kunt trekken.

Bidden vraagt voor mij om overgave.

Ik bid, opdat Hij iets doet in mij, opdat

ik me in mijn ziel bewust kan worden

van Zijn aanwezigheid. Niet dat ik die
aanwezigheid precies kan aanwijzen.
Alleen achteraf misschien, soms. Tk weet
dat God er is omdat ik Hem op de rug kijk.
Achteraf denk ik: het moet wel dat Hij erbij
geweest is.’






Kijk maar. Wat zie je?

“Aandacht, verheven tot het hoogste niveau, is hetzelfde als
gebed. Het is gebaseerd op geloof en liefde.
Absoluut onverdeelde aandacht is gebed.’ — Simone Weil

Aan de rand van Dal Lake in Srinagar staat de Hazratbal-
moskee, een heilige plek waar, naar men zegt, een haar van
de baard van de profeet Mohammed wordt bewaard. Deze

plek ademt eerbied, ademt gebed. De vrouwen die in het gras
naast de moskee bidden, versterken dat gevoel.

We waren hier in november. Onlangs kwam Kashmir
opnieuw in het nieuws, vanwege de gevechten tussen
Pakistan en India.

Ik denk aan al die mensen die hier in stilte bidden, aan
hindoes en moslims die samen zoeken naar een vreedzame
toekomst in dit zwaar gemilitariseerde gebied.

Bidden voor vrede en gerechtigheid, voor Kashmir en alle
plekken ter wereld waar dat nodig is, dddr moet onze
aandacht naartoe gaan zodat ook op vele heilige plaatsen het
gebed kan blijven klinken.

n

Rachelle van Andel is predikant van Vrijburg Amsterdam.
Voorheen werkte ze als studentenpastor in Eindhoven en Maastricht.
Ze liep stage in klooster Casella.



korlfa_a_m_p;asisproducten ~L Y
Dankzij steun van het Armoedefonds helpt deWe sgeef- : ?
7 hoek mensen die het financieel zwaar hebben met basis- Y

/ producten zoals douchegel of handzeep.




‘Tk strek mijn handen naar u uit,
dorstig als droge aarde’ (Psalm 143,6)

Kloosters staan bekend als plaatsen waar
gebeden wordt. Elke dag meerdere keren.
Bidden wordt vaak gezien als de specifieke
taak van kloosterlingen en sommigen

zijn er ook echt heel goed in. Maar de
kerkvader Johannes Chrysostomus

(ong. 345-407) suggereert dat juist niet-
kloosterlingen regelmatig moeten bidden.
Zij bevinden zich midden in de wereld

en lopen daar steeds opnieuw wonden

op. Hun integriteit wordt bedreigd door
de verleiding om ‘zoals iedereen’ voor
zichzelf te kiezen, waar het straffeloos
mogelijk is anderen te benadelen, of
iemand die zwakker is dan zijzelf te
bedreigen met wraak als ze iets niet
bevalt.

‘Bidden,’ zegt Chrysostomus, ‘geneest
van deze neiging.” Niet voor eens en
altijd, maar telkens opnieuw. ‘Houd

mijn hart ver van het kwaad,” formuleert
Psalm 141 (vers 4), ‘verleid het niet tot
goddeloze daden, laat mij niet eten van de
overvloed van hen die onrecht bedrijven.’
De Psalmen leggen je in de mond dat je
naar recht verlangt, dat je hulp nodig
hebt, dat God deze hulp beloofd heeft aan
wie Hem trouw zijn. Als je je probeert te
verschansen in je eigen kracht,

laat Psalm 62 (vers 2 en 3) je deze zin
uitspreken: ‘Alleen bij God vindt mijn ziel
haar rust... Hij alleen is mijn rots en mijn
redding.’

Psalmen als ruimte

Sinds enkele jaren bidden we in de

kerk waar wij naast wonen, de Sint-
Dominicuskerk in de Utrechtse wijk

Oog in Al, met mensen uit de wijk die
willen komen, de getijden. Dagelijks,

’s morgens en ’s avonds. Deze vorm

van bidden wordt ook in kloosters vaak
gehanteerd. We zingen een of meerdere
psalmen, bidden nog een ander gebed uit
de Bijbel en lezen een Bijbeltekst die we
in stilte overwegen. We doen voorbeden
en sluiten het ochtendgebed af met de
lofzang van Zacharias (Lucas 1,68-79)

en het avondgebed met de lofzang van
Maria (Lucas 1,46-55). Wij kunnen dat nu
doen, omdat we geen kinderen meer thuis
hebben waarvoor we moeten zorgen en

13



14

wij zelf in hoge mate onze tijd kunnen
indelen. Toen dat anders was, had ik
doorgaans een zakbijbeltje bij me en bad
een Psalm als ik even rust kon vinden.
Want de Psalmen maken wat mij betreft
ruimte voor gebed.

Natuurlijk kun je ook zonder de Psalmen
of de Bijbel bidden, met de woorden die
spontaan bij je opkomen. Maar ik behoor
tot degenen bij wie de woorden voor

het gebed zich meestal niet spontaan
aandienen. Zeker niet als ik mij hulpeloos
voel of verdrietig, moe of moedeloos. ‘Wij
weten niet hoe wij behoren te bidden’,
schrijft Paulus aan de christenen van Rome
(8,26), ‘maar de Geest zelf pleit voor ons
met onuitsprekelijke verzuchtingen.’ Dit
is het hart van het gebed: ons verlangen
om te bidden dat zich uitstrekt naar God.
Maar om niet onbestemd te blijven en te
kunnen worden gedeeld, moeten onze
verzuchtingen worden verwoord. Hierbij
helpen bij uitstek de Psalmen. Daar zijn
alle emoties in terug te vinden en zo vind
je als je de Psalmen bidt jezelf terug, met
alle emoties die je kunt hebben, maar
geplaatst in Gods ruimte.

Eigen woorden
Door de Psalmen op gang gebracht en
in het verlengde van wat zij te zeggen

geven, komen dan vaak ook wel mijn eigen
woorden.

Het lijkt onlogisch: door dingen te zeggen
die je nooit uit jezelf in de mond zou
nemen, kom je pas echt waar je bent.
Precies dit is wat mij betreft de paradox
van de Bijbel. Juist door de vreemdheid
brengt de Bijbel je echt waar je bent.
Vreemde woorden doen je realiseren
dat je degene bent die uit de diepte om
God roept (Psalm 130,1), die vertwijfeld

is om wat er gebeurt en er haast onder
bezwijkt. ‘Hoe lang nog, Ene, zult u mij
vergeten, hoe lang nog verbergt U voor mij
uw gelaat?’ (Psalm 13,2). Ze laten je ook
ontdekken dat je je op momenten door
God gedragen weet en voor God wil zingen
(Psalm 59,18). En nog veel meer.

Erik Borgman is lekendominicaan en emeritus-
hoogleraar theologie. Hij is sinds 1999 vaste
medewerker van Stad Gods.



Augustinus

15

Ingekort door Ingrid van Neer-Bruggink



16

Een geluk bij nét geen ongeluk

Wat verlang ik soms terug naar de prachtige gebedsruimte van Casella in
Hilversum; een plek waar je voelt dat je tot rust komt en ruimte maakt voor de
Eeuwige. Een plek van zingen en van gesproken woorden, maar ook van stilte en
inkeer. Zulke plekken nodigen uit om ‘in het moment’ te komen.

Volgens mij is dat wat gebed ten diepste is: openstaan voor het moment en in

dat moment verwijlen bij God. Daar zijn geen grote woorden of gebaren nodig,
alleen een moment van verstilling, maar zie die verstilling maar eens te vinden in
een wereld waar 247 gewerkt, geleefd, gecommuniceerd wordt. Een smartphone
heeft voordelen, maar kan je brein die constante stroom van informatie verwerken
zonder overprikkeld te raken?

Tijdens mijn vakantie was ik in Rome, uitgerekend rond het moment van

de inauguratie van paus Leo XIV. Die zondagochtend stond ik op het Sint-
Pietersplein. Een bijzondere ervaring, waarbij ik in dat moment helemaal niet
besefte dat er nog 250.000 mensen op datzelfde moment op diezelfde plek
waren. Dat merkte ik pas bij het verlaten van het plein toen de mensenmassa

in beweging kwam. Ik denk ook dat paus Leo XIV daar in woord en gebaar aan
heeft bijgedragen. Ondanks alle massale media-aandacht zag je dat hij tijdens
het omhangen van het pallium en het omschuiven van de vissersring in het
moment was en dat moment voor God bracht. Midden in alle tumult een plek van
verstilling, een zalig moment.



Marianne Groen is coordinator van
Wa t S p 6 6 lt De Spil, een oecumenische gemeenschap
die al 30 jaar retraites ‘tussen herberg en
' ! klooster’ faciliteert. In 2023 begon De Spil
er I n D 6 Sp I l een retraitecentrum in Hilversum op de

plek die voorheen Casella was.

Een onmisbaar onderdeel van de retraite  is beéindigd. Ruimte is nodig, fysiek en

wordt gevormd door het getijdengebed. mentaal. Wanneer we ruimte maken, zelf
Ons vorige onderkomen beschikte over aanwezig zijn, dan is daar de ontmoeting
een kleine knusse kapel, zelf gecreéerd met Ik Ben, de Levende Heer die van alle
door een gastenkamer om te zetten in tijden en plaatsen is. Onze kleine kapel
een fijne gebedsplek. Door de loop van diende na de gezamenlijke vieringen
onze geschiedenis kreeg de kapel een vaak als een privéplekje voor gebed. Op
‘spil-functie’. Daar gebeurt iets dat wij de Monnikenberg zijn we gezegend met
niet kunnen organiseren. Drie keer op een prachtige ruimte, groot genoeg om er
een dag stellen we, op onze knieén, ons ook tussentijds met meerdere mensen te
hart open voor God. Hoewel we zorg kunnen bidden. Bij onze gasten ontstaat
besteden aan onze liturgie, gebeurt daar het voornemen om zelf thuis ook
‘het’ vaak in de stilte, de ruimte tussen ruimte te maken voor gebed: een tijd, een
de lezing of het gebed. Of juist na de plaats, een begin en een einde door het

zegen als de muziek klinkt en de viering uitblazen van de kaars.



18

Waarom zingen niet
twee keer bidden is

Gastschrijver: Gerben Zweers osa

Laatst hoorde ik het weer onder de
koffie na de mis: Zingen is twee keer
bidden.’ De dirigent had weer goed zijn
best gedaan met het koor en het was
een mooie viering geweest. Meestal

als ik dit hoor, voeg ik er een beetje
plagerig aan toe: Nee, goed zingen is
twee keer bidden. Ik heb wel eens koren
meegemaakt die me inderdaad twee keer
deden bidden: Heer, laat dit ophouden!
Heer, laat dit ophouden! Maar dat deed
ik uiteraard in stilte.

Mooie zang, of het nu een prachtig

Ave Maria door een solist is, of een
indrukwekkend ‘Wir setzen uns mit
Trdnen nieder’ in de opmaat naar Pasen,
kan je voeren naar Diegene die het
Schone, Goede en het Ware is. Opgetild
uit de werkelijkheid om even bij God

te komen. Maar dat twee keer bidden,
betekent dit dan dat als je zingt het
een nog beter gebed is? Dat zingen al
een gebed op zich is, maar twee keer
zo krachtig? Moet ik het als "dubbel’
verstaan?

Er wordt vaak bij gezegd dat dit een
citaat van Augustinus is en daarmee is
een autoriteit ten tonele verschenen aan
wiens gezag niet te tornen valt. Maarrr...

zei Augustinus dat wel? Volgens de
Katechismus van de Katholieke Kerk wel.
Onder canon 1156 wordt geschreven dat
de muzikale traditie van de universele
kerk een schat heeft geschapen van
ongekende waarde die de andere
uitingen van kunst te boven gaat. De
kerk zet een traditie voort en ontwikkelt
ze verder, staat er, met vervolgens het
citaat: ‘Wie zingt, bidt dubbel.’

In de Katechismus wordt verwezen

naar ‘Enarratio in Psalmum 72,1’ van

de kerkvader Augustinus. In een
commentaar op psalm 33 zegt hij: ‘Zingt
voor Hem een nieuw lied; zingt goed voor
Hem. Iedereen vraagt zich af hoe hij voor
God moet zingen. Zingt voor Hem, maar
zonder wanklank.” Augustinus houdt

van zingen, maar hij is wel kritisch over
de wijze van zingen. Bovendien geeft hij
ook een innerlijke motivatie aan: ‘Zoekt
niet naar woorden, alsof gij duidelijk
kunt maken hoe gij God zoudt behagen.’
De zang is de taal van het hart, die kun
je niet in woorden vatten. En hoe zing

je nu het beste? ‘Hef een jubelzang aan.
Dat is pas goed zingen voor God. Wat is
dat, een jubelzang aanheffen? Inzien dat
het onmogelijk is de zang van het hart
onder woorden te brengen.” Om God te



Zingen tilt je op uit de
werkelijkheid

behagen moet je dus wel aan een paar
voorwaarden voldoen: je moet de kunst
van het zingen beheersen. Maar dat niet
alleen: je moet ook beseffen dat al je
woorden ontoereikend zijn en dat God
door jou tot Hem spreekt.

In de door de Katechismus aangehaalde
tekst uit het commentaar op psalm 72
gaat het ook over het zingen. ‘Hij immers
die lof zingt, looft niet alleen, maar hij
looft ook vrolijk: hij die lof zingt, zingt
niet alleen, maar hij bemint Hem tot wie/
over wie hij zingt.” De woorden ‘twee” en
‘bidden” komen hier niet in voor. Maar

er wordt hier wel iets over het zingen
gezegd. Zingen is geen opeenstapeling
van gebed. Als je tot God zingt, en goed
zingt wat Augustinus betreft, dan ben

je niet alleen God aan het loven, maar je
laat ook zien dat je van Hem houdt. Dus
als je tot God zingt, doe je twee dingen:
loven en beminnen. Natuurlijk kun je
‘loven’, in de zin van ‘God loven’, ook

zien als bidden. Loven is een manier van
bidden, zoals je God ook kunt danken
of Hem iets kunt vragen. Zingen is twee
keer bidden, is dus niet te verstaan als
een overtreffende trap, alsof zingen in
de kerk twee keer zo goed is als bidden.
Zingen in de kerk is twee dingen tegelijk
doen: Hem loven en van Hem houden.

Gerben Zweers osa (1969) is augustijn

en woont met medebroeders en
medezusters in Utrecht. Hij is
werkzaam in de parochies Heilige
Drie-eenheid (IJsselstein e.o0.) en Licht
van Christus (Vleuten-De Meern).
Daarnaast studeert hij Geestelijke
Begeleiding in Nijmegen en publiceert
hij regelmatig over Augustinus.

19



20

Ondersteun Villa Vrede

door Jaap Meeuwsen

Villa Vrede heeft een flinke doorstroom van bezoekers.

In 2024 zijn er zeventig nieuwe personen ingeschreven uit

28 verschillende landen. Van de zeventig nieuwe personen uit
2023, komen er nu nog twaalf, van de zeventig bezoekers

uit 2022 nog vijf. Meestal is de reden dat we iemand niet meer
zien positief. Alsnog asiel gekregen (meer dan de helft), door
gemigreerd naar een ander Europees land, een kleine groep
(ongeveer vijf) gaat terug naar land van herkomst . Er is een
groep van ongeveer dertig personen die langer dan vijf jaar
komen, sommigen daarvan zijn al meer dan twintig jaarin
Nederland. Een kleine groep mensen die we door en door
kennen en die mede verantwoordelijkheid nemen voor de
dagelijkse gang van zaken. Af en toe komt er weer eens een
bezoeker langs die we een tijd niet hebben gezien. Vrolijk,
goed verzorgd, vol goede woorden over wat Villa Vrede heeft
betekend toen hij het moeilijk had. We zijn dan allemaal blij en
dankbaar.

Doneer aan
Villa Vrede

Villa Vrede is een inloop-
en activiteitencentrum

in Utrecht voor mensen
zonder verblijfspapieren,
z.g. ongedocumenteerde
mensen. In Nederland zijn
duizenden mensen zonder
papieren, die veelal een
marginaal bestaan hebben.
Villa Vrede is een veilige
plek, waar ze zichzelf mo-
gen zijn en een zinvolle
dagbesteding krijgen.

Wij geven Nederlandse les,
cursussen en dctiviteiten.
Per jaar ontvangen we zo’n
100 nieuwe bezoekers, uit
24 verschillende landen.
Villa Vrede is vijf dagen in
de week open.

Maak uw gift over op:
NL76 INGB 0003824429

ten name van

ZQusters Augustinessen
o.v.v. Villa Vrede




Gevonden voorwerp

Marie Hansen-Couturier

Op het gevonden voorwerp prijkt dit keer Monica, de moeder van Augustinus. Zr. Nicole Mul
mijmert over de twee kanten die zij bij Monica ziet: de vrome kant en de felle kant. ‘Je ziet
Monica vroom in gebed, met open handen. Maar ze kon ook fel zijn, zo lezen we bij Augustinus.
Monica sloot eens aan bij een gesprek tussen Augustinus, zijn zoon en zijn vrienden, die zochten
naar ‘het gelukkige leven’, waarbij zij met een gedecideerd antwoord kwam: ‘Dat zit zo!” Wat was
Augustinus trots op zijn moeder: fel én vroom!”

21



22

Een medebroeder als paus!

Het is 8 mei 18.00 uur. Het Augustinus-
convent zit aan tafel. Tegen alle gewoonte
in heeft Mariella op haar iPhone, de live-
verbinding met Rome aanstaan. Rond die
tijd moet er weer rook uit de schoorsteen
komen... En daar gebeurt het... eerst een
beetje aarzelend, is het witte rook? Ja!!!
Witte rook! Na het eten samen de vespers
bidden en bidden voor de nieuwe paus.
Wie is het geworden? Na het bidden gaat
Casella bij de televisie zitten. Na een poos
wachten: Habemus papam! Maar wie?

De naam Prevost klinkt... Ja!!l Niet vaak
genoemd, maar hij is het geworden! Het
voelt echt als onze paus! Eentje die het
belangrijk vindt om Augustinus te noemen
in zijn eerste woorden. Een die de dag
erna zijn medebroeders bezoekt en met
hen eet. Een paus die bruggenbouwer

is, die Augustinus’ spiritualiteit van
gemeenschap en vriendschap zelf nodig
heeft! (MM)

Lourdes

Zuster Stella koesterde al heel lang de
wens om een keer naar Lourdes te mogen.
En haar wens ging in vervulling, Sint
Nicolaas gaf het haar als cadeau en een
bevriende Stichting in Utrecht hielp ons
met de kosten. Omdat ze graag met een
medezuster wilde, was ik de uitverkorene
om haar te begeleiden. We sloten ons aan
bij een ziekenbedevaart, georganiseerd
door ‘Huis van de Pelgrim’. Met bus

en trein en begeleid door fantastische
medewerkers, allemaal vrijwilligers,
arriveerden we in Lourdes. Wat een
ongelooflijke ervaring! Duizenden pelgrims
uit de hele wereld bij elkaar, een bolwerk
van geloof en gebed, van hoop en zegen.
Zingen, bidden in alle talen, door zieke en
gezonde mensen. Wat Taizé betekent voor
jonge mensen; elkaar ontmoeten in een
sfeer van geloof en gebed is Lourdes voor
zieken en ouderen. Geloof, niet klein te
krijgen. (ANB)



Weldadige stilte...

Het kabinet viel, de oorlogen duurden voort

en Casella genoot van zes dagen in stilte

in de abdij van Westmalle. Je zou je bijna
schuldig voelen...

Stilte, we hebben het nodig om weer dichtbij
de zin van onze levenskeuze te komen. De
groep van zo’n twintig Trappisten met hun
goed verzorgde liturgie hielp daar zeker bij.
We hebben gemijmerd en geschreven rond
teksten van Hein Blommestijn en Carmen
Fotescu. Carmen schrijft n.a.v. hun huispoes,
meditaties over de mens en het geheim

van het leven. Structuur, stilte en genieten
van de mooie omgeving hebben ons goed
gedaan! Zelf proberen we in ons dagelijks
leven de structuur van gebed en stilte vast te
houden, maar zo’n week daarvoor vrijmaken
is weldadig. Er zijn nog plekken waar het
uitdrukkelijk te vinden is.

Ik gun het iedereen! Zoek het op nu het nog
tevinden is! Ervaar het: ons leven heeft een
doel, samen op weg naar God. (MM)

Jaargang 92 — nr. 1: maand 2025

Uitgever:

Zusters Augustinessen van Sint-Monica
Klooster Casella

Postadres: Waterstraat 2

3511 BW Utrecht

Telefoon klooster Utrecht 030 - 2332541
E-mail administratie:
maandblad@zustersaugustinessen.nl
www.zustersaugustinessen.nl
www.casella.nl

Voor de privacyverklaring van de zusters
augustinessen verwijzen we u naar:
www.zustersaugustinessen.nl/privacyverklaring

Doel: Met Stad Gods willen wij mensen betrekken
bij wat ons inspireert. Stad Gods wordt gelezen
door mensen die ons een warm hart toedragen
en/of belangstelling hebben voor de Augustijnse
spiritualiteit. Via Stad Gods zijn en blijven zij
verbonden met ons en het gedachtegoed van onze
gemeenschap.

Hoofd- en eindredactie:
Hoofdredactie: Marie Madeleine Maas
Eindredactie: Milou de With

Ontwerp en beeldredactie:
Tegenwind grafisch ontwerpbureau, Roelant Meijer

Opmaak en druk: De Toekomst Hilversum
Redactiesecretariaat: Evelien Ouwehand

Redactie: Rachelle van Andel, Erik Borgman,
Anne Nij Bijvank, Nikki Mousset, Lieke Weima

Aan dit nummer werkten mee: Anja den Bok,
Amanda de Bruijn, Marianne Groen, Marie
Hansen-Couturier, Jaap Meeuwsen, Ingrid van
Neer-Bruggink, Mariella Oberndorff, Helene
Timmers, Gerben Zweers osa.

Beeld: Rachelle van Andel (p.20), Anja den Bok
(p-24), Cees van Dijk (p.13), Marianne Groen
(p-15), Jaap Meeuwsen (p.22), Roelant Meijer
(cover, p.2,4,8,9,11,14,16,23), Nazrina Rodjan
(p-19), Celine Timmerman N.D. (p.12)

Vriend worden en dit blad ontvangen?

Stad Gods verschijnt vijfmaal per jaar, in een
oplage van 6.000 per editie.

Vrienden van de zusters augustinessen die
ondersteunen met minimaal €10,00 per jaar,
ontvangen Stad Gods automatisch. Als u dit
blad ook wilt gaan lezen, maak genoemd bedrag
dan over op NL76 INGB 0003 8244 29 ten name
van Administratie tijdschrift Stad Gods Utrecht,
onder vermelding van ‘Nieuwe lezer’, straat +
huisnummer, postcode en plaats.



24

Als twintigjarige student vond Amanda (nu 36)
in Casella een onverwacht thuis. Tijdens haar
verblijf in het oude Thagaste in Hilversum,
werd ze geraakt door de eenvoud en warmte
van de zusters van Casella. ’Het voelde als een
cadeau aan mezelf, zegt ze, terugkijkend op die
tijd vol studie en een prille liefde.

Sindsdien is Amanda als gast verbonden
gebleven. Kleine betrokkenheden groeiden
uit tot iets groters: tegenwoordig bereidt ze
maandelijks de gewone viering voor. ‘Fijn

om zo betrokken te blijven bij elkaar,’ vertelt
ze. In haar dagelijks leven als getrouwde
vrouw, moeder en wijkverpleegkundige is
geloofsbeleving soms een zoektocht. Toch
blijft het levend — mede door Casella.

Amanda voelt zich niet enkel protestants
(Nederlands Hervormd), maar meer en meer
oecumenisch, mede door haar betrokkenheid
bij andere kloosters en de Utrechtse St.
Janskerk.

Wat haar bij Casella telkens weer raakt?

‘De schoonheid van de plek, z6 verzorgd,
maar zonder bombarie, z6 de zusters. De
aandacht voor bloemen, voor wie je bent - het
persoonlijke, op ooghoogte.’ In tegenstelling
tot andere kloosters, waar gasten op afstand
blijven, ervaart ze bij Casella iets unieks: Je zit
niet naast, maar tussen elkaar. De zusters zijn
nooit meer of minder. Je bent gelijk.




