
Ongelijk  
gelijkwaardig 

Stad Gods

jaarthema: gemeenschap van alles wat is | jaargang 92 - nr.1: september 2025

Inspiratie van de Augustinessen van Sint-Monica



Voor Rotterdammers die vanwege geldzorgen geen toegang hebben tot gezond 
voedsel, biedt de Gaarkeuken - ondersteund door het Armoedefonds in Rotter-
dam hulp. Met hun twee restaurants verzorgen maaltijden voor mensen in finan-
ciële nood. Elke doordeweekse avond kunnen de bezoekers een gezonde maaltijd 
opeten mét een fijn gezelschap.. 



Gemeenschap van alles wat is
Lange tijd hebben we gedacht dat we op basis van ongelijkheid 
konden leven. Het kon met de ene groep goed gaan en met de 
andere slecht, zonder dat het geheel eronder zou lijden. Het kon 
met de natuur slecht gaan, maar dat had geen gevolgen voor de 
mensen. Maar het blijkt steeds duidelijker: dat klopt niet. We zijn 
een gemeenschap van alles en iedereen. Niets valt buiten de ge-
meenschap van God.
Maar leven in gemeenschap met allen en alles, kan dat wel? 
Betekent ‘gemeenschap’ niet per definitie dat sommigen er 
wel en anderen daar niet bij horen? Wat vraagt het van ons 
om telkens de grens die dreigt te ontstaan over te gaan? Dat 
verkennen we in deze jaargang van Stad Gods. 

Ongelijk Gelijwaardig
Niemand kan het compleet alleen in zijn leven. Iedereen heeft 
om momenten hulp en steun nodig. Sommigen vaker of meer of 
langer dan anderen, maar in een gemeenschap van alles zorgt 
een ieder ook voor elkaar. Het kan ook een goed gevoel geven om 
de andere een duwtje in de rug geven of iets goeds te doen voor 
een ander. Vragen om hulp kan echter al gauw het gevoel geven 
dat je tekortschiet. In onze maatschappij worden hulpvragers 
soms weggezet als ‘problemen die geld kosten’. In de Bijbel 
spreekt Jezus echter over de Werken van Barmhartigheid, waarin 
Hij zegt dat Hij met de stem van de hulpvrager spreekt. Hij reikt 
ons de helpende hand, maar herinnert ons er ook aan dat Hij ook 
gevonden wordt in de hand die hulp vraagt. Hoe kan iedereen 
het gevoel krijgen geen last te zijn, maar een verrijking voor het 
geheel?

Voorwoord

Bij het beeld: Het Armoedefonds maakt solidariteit concreet:in 
dit nummer drie voorbeelden van hun projecten. Op de cover: Het 
Armoedefonds ondersteund Stichting Ponykamp4Kids die activiteiten 
organiseert voor kinderen die het thuis niet breed hebben. Met als 
hoogtepunt: een ponykamp waarbij kinderen een week op de manege 
slapen.  www.armoedefonds.nl

3



  

Ha Mariella,

Ik hoef aan jou niet te vragen hoe je het 
volhoudt om dagelijks te bidden. Wat dat 
betreft is het natuurlijk superhandig om 
in een kloostergemeenschap te wonen: 
op gezette tijden wordt er gebeld en ga 
je naar de bidruimte. En als je niet zou 
gaan, vraagt er wel iemand waar je blijft... 
Ik vind het momenteel nogal lastig om 
hier tijd voor te maken. Vroeger vond ik 
vooral het gebed om ontferming heel 
mooi. Het idee dat je de ellende van de 
wereld aan iemand voor kunt leggen. Altijd 
zag ik daar het verband met Jezus, die 
als hij geconfronteerd werd met lijdende 
mensen ‘met ontferming werd bewogen’. 
Bij het kyriegebed stel ik me dat ook voor, 
dat er ergens, iemand, met ontferming 
bewogen wordt. Daar gaat iets troostends 
van uit. Iemand luistert naar je. Intussen 
twijfel ik. Er is te veel ellende. Jaren heb 
ik geloofd dat het steeds een beetje beter 
zou gaan met de wereld, maar nu gebeurt 
het tegendeel. Er zijn zoveel oorlogen 
en geweld, zoveel miljoenen doden in 
Oekraïne, Gaza, Soedan, Congo, noem 
maar op. Ik heb gedacht dat we allemaal in 
actie zouden komen tegen de klimaatcrisis, 
maar de regering doet helemaal niets en 
iedereen blijft in vliegtuigen stappen voor 
verre vakanties. Nog even en ik stap ook 

maar weer in een vliegtuig. Een dankgebed 
lukt me niet meer. Ik moest vanmiddag 
denken aan Bartje, die niet wou bidden 
voor brune bonen. Ik begrijp hem wel. De 
wereld is een pot taaie smakeloze bruine 
bonen geworden. Het is moeilijk om daar 
dankbaar voor te zijn.
Ik hoor je zeggen, dat je toch dankbaar 
kunt zijn voor kleine dingen om je heen. 
Een mooi bloempje in de tuin, de meesjes 
die een nestje gebouwd hebben, de regen 
die eindelijk viel. Ja, het spijt me, maar 
langzamerhand vind ik het verdomde 
moeilijk worden om daar dankbaar voor 
te zijn. Het bloemetje is leuk, maar zit 
waarschijnlijk onder het gif. En de meesjes 
in onze tuin zijn gestorven voor ze konden 
uitvliegen.
Hoe vind jij in zulke tijden nog plek voor 
gebed?

Groetjes, Helene

De wereld is een pot taaie 
smakeloze bruine bonen 
geworden

Briefwisseling tussen  
Helene en MariellaOnderweg

Helene Timmers is geassocieerd lid van Casella. 
Ze werkt bij de provincie Utrecht en doet daarnaast  
onderzoek naar geestelijke zorg in de laatste levensfase. 

4



  

Mariella Oberndorff is algemeen overste van de zusters Augustinessen 
van Sint Monica. Ze woont in klooster Casella.

Hoi Helene,

Zo herkenbaar wat ik lees! En trouwens, 
wat ken jij me goed als je al weet hoe ik 
ga reageren! 😉

Maar om eerst even terug te komen op 
jouw hopeloosheid, want dat hoor ik 
door al je woorden heen. Toen wij een 
paar weken geleden na het 8 uur journaal 
elkaar aankeken, was er duidelijk ook 
zo’n hopeloosheid in elkaars ogen te zien. 
Een mengeling van afschuw, ongeloof en 
verontwaardiging. Stopt het nou nooit? 
Doet niemand hier iets aan? Wat kunnen 
wij doen?!

Een van ons opperde het idee om een 
noveen te beginnen. Misschien ken 
je het oude gebruik van negen dagen 
achter elkaar eenzelfde gebed te bidden 
om zo zegen af te smeken over iets of 
iemand. Ik zou bijna zeggen; net als 
demonstreren. Het geeft minstens het 
gevoel niet ‘niets’ te doen! Dat is wat ik 
een man hoorde zeggen die voor het eerst 
meeliep in de ‘rode mars’. Nietsdoen 
geeft aan dat je je er los van maakt, dat je 
geen hoop meer ziet. Met z’n allen baden 
we dit gebed en we kregen minstens het 
gevoel de mensen niet helemaal in de 
steek te laten!

Je kunt het toeval noemen of niet, maar op 
de laatste dag gingen de bordesdeuren van 
de Sint Pieter open en stapte onze nieuwe 
paus naar voren, paus Leo XIV (Augustijn!) 
met de woorden: ‘De vrede zij met u allen!’ 
De hoop gloorde weer even aan de horizon! 
Natuurlijk weet ik dat er zomaar niet 
ineens wat zal veranderen, maar toch heeft 
dit gebeuren voor hoop gezorgd.

En dat is wat we kunnen zijn: plekken van 
hoop, die de wanhoop kunnen verdrijven. 
Ja, wie hoopt is een mogelijkheidsdenker! 
Laten we alsjeblieft niet stoppen om 
iedere mogelijkheid aan te grijpen om 
hoop uit te dragen. Niet in grote woorden, 
maar in kleine daden van hartelijkheid en 
mededogen!

Ach ja je wist wel dat ik zo zou reageren!
Ik ga hoopvol verder… trek je mee?

Lieve groet, Mariella

Het geeft minstens het 
gevoel niet ‘niets’ te doen

5





Aan de hand van citaten van Augustinus 
spreekt Stad Gods dit keer met zuster  
Marie Madeleine Maas. Het resultaat is 
meer een gesprek dan een interview, een 
gesprek dat zelfs een persoonlijke belijdenis 
mag worden.

Als kind vond ze bidden ‘uiterst 
vervelend’. De Mariaprocessies waar 
ze als jong meisje in meeliep in het 
Brabantse dorp waar ze opgroeide: ze 
voelde er niets bij. ’s Avonds thuis werd 
er bij de kachel of aan tafel samen het 
rozenhoedje gebeden. ‘Dat heb ik altijd 
braaf gedaan, totdat ik op de middelbare 
school zat. Mijn vader viel erbij in slaap 
na een dag hard werken en door de 
voortdurende herhaling klonk het als een 
doods gedreun. Er werd ook niet over 
gesproken. Toen vroeg ik: kunnen we niet 
eens ophouden met dat rozenhoedje? 
Het leek wel alsof iedereen in het gezin 
zo dacht en toen zijn we ermee gestopt. 
Het had zijn betekenis verloren, maar ik 
was ondertussen wél al van jongs af aan 
op zoek naar God. Toen ik kennismaakte 
met de zusters augustinessen, voelde ik 
heel sterk: als ik iets over God te weten 
wil komen, dan moet ik hier zijn. Dit zijn 
hele gewone mensen, ze zijn open en 

vriendelijk en ruimdenkend, ze lachen 
met elkaar. Toen ik intrad, werd bidden 
de basis van mijn kloosterleven. Bidden 
is voor mij als grond waarop ik sta, grond 
waarop ik zoek naar God. En daar ben ik 
na al die jaren nog altijd mee bezig.’

Citaat 1: Wanneer u in psalmen en 
liederen tot God bidt, moeten de 
woorden die u uitspreekt ook in uw hart 
leven.

‘Als je meerdere keren per dag uit de 
psalmen bidt, zoals wij jarenlang gedaan 
hebben in het koorgebed, dan is taal 
en vertaling heel belangrijk. In mijn 
beginjaren was dat de vertaling van Van 
Bronkhorst. Toen ik een jaar of tien in 
het klooster was zijn we begonnen met 
de vertaling van Ida Gerhardt en Marie 
van der Zeyde. We waren daar unaniem 
weg van. Het was veel dichterlijker. Er 
werden hele andere termen gebruikt voor 
de dingen en voor God, en daardoor werd 
ik me veel bewuster van wat er stond. 
Met Casella hebben we vanaf de eerste 
dag altijd een psalm opgenomen in de 
gebedsdienst, maar dan gelezen door 
één persoon in plaats van gezamenlijk 
gereciteerd. En met heel andere 

Lieke Weima 
Foto: Roelant Meijer

In gesprek met
Titus Schlatmann 

7



vertalingen en hertalingen, bijvoorbeeld 
van Huub Oosterhuis. Ik vind het nog 
steeds interessant als we ergens een 
nieuwe vertaling vinden. Ik ken heel 
veel psalmen van buiten, maar dat wil 
nog niet zeggen dat het ook in je hart 
leeft. Door die wisseling van vertalingen 
dringt het veel meer door tot je hart. 

Tegenwoordig reciteren we weer twee 
keer per week de psalmen, als we 
samen met de paters bidden. In de oude 
vertaling van Van Bronkhorst! En nu ik 
die hele geschiedenis achter de rug heb, 
spreekt die vertaling veel meer tot me 
dan vroeger. Samen psalmen bidden is 
een bootje waarop je gedragen wordt. 
Je stapt erin en je draagt elkaar door die 
psalmen heen in een gebed tot God. 

Er zijn situaties waardoor een bepaalde 
psalm enorm gaat leven. Als iemand 
erg ziek is of een van onze vrienden 
overlijdt, dan voel ik als het ware in mijn 
nieren: oh God, ja, zó is het, het verdriet 
en de wanhoop. En dat heb ik ook als ik 
net beelden van oorlog heb gezien en we 
lezen een psalm over mensen in nood. 
Dan voel ik dat die psalm in mijn hart 
geland is. De psalmen zijn altijd actueel, 
want de wereld is nog weinig veranderd. 
Helaas.’

Citaat 2: Als twee medezusters elkaar 
beledigd hebben, moeten zij elkaar 
hun schuld vergeven; anders wordt uw 
bidden van het Onze Vader een leugen.

‘Als jonge zuster leerde ik: wanneer je over 
de drempel van de kapel stapt, vraag je in 
intentie al om vergeving. Dan hoef je het 
nog niet met die ander goedgemaakt te 
hebben, maar je stapt over een drempel, 
want anders kun je niet eerlijk bidden. En 
als iedereen dat doet, dan vergeef je dus 
elkaar. 

Elkaar schuld vergeven, dat heeft in een 
gezonde gemeenschap een grote plek. 
Maar aan vergeving gaat wel iets vooraf! 
Nu we niet meer zoals vroeger een priorin 
hebben waarmee we maandelijks delen 
wat ons bezighoudt, hebben we meer 
verantwoordelijkheid om zelf naar iemand 
toe te stappen als er iets is, en het aan te 
kaarten. Dat staat ook mooi in de regel 
van Augustinus: in de groep waar je het 
leed hebt aangebracht, moet je het ook 
goedmaken. Als zich iets tussen twee 
mensen heeft afgespeeld, dan kun je het 
ook met z’n tweeën oplossen, maar als 
er meer mensen bij waren, dan hoor je 
in die groep vergeving te vragen. Alleen 
tegenover de priorin en tegenover God 
vergeving vragen is niet genoeg. 

Samen psalmen bidden 
is een bootje waarop je 
gedragen wordt

8



In het traditionele koorgebed zit 
aan het einde van de dag altijd een 
schuldbelijdenis. Ik heb altijd heel veel 
moeite gehad met de manier waarop die 
wordt verwoord: ‘ik belijd mijn schuld, 
mijn allergrootste schuld…’ en dat dan 

drie keer achter elkaar. Dat vind ik niet 
eerlijk. Ik denk dat God mij het kwaad dat 
ik doe zeker aanrekent, maar hij zou het 
mij niet drie keer aanrekenen. Dus ik kan 
dat niet eerlijk bidden. Dan houd ik mijn 
mond.’

Citaat 3: Onze ziel moet zich verheffen 
naar u, daarbij steunend op de dingen 
die gij gemaakt hebt, en boven hen 
uitstijgend naar u die ze zo wonderlijk 
hebt gemaakt.

‘De dingen die Hij gemaakt heeft – voor 
mijn gevoel slaat dat op de schepping. 
Augustinus zegt: God heeft alles zó 
gemaakt dat jij als het ware een seintje 
moet krijgen, nieuwsgierig gemaakt moet 
worden: wie is het die achter al deze 

schoonheid zit? De verwondering die dat 
oproept, kan je verheffen naar degene die 
het allemaal gemaakt heeft. 

Dat vind ik prachtig, als je zo naar de 
natuur kunt kijken. Daarom word ik er 
zo verdrietig van hoe we van alles uit de 
aarde halen. De gaswinning in Groningen 
is net gestopt, en nu gaan ze boren in 
de Waddenzee, CO2 onder de grond 
opslaan in betonnen bunkers en kernafval. 
Waarom zien we het nog steeds niet? 
Alles wat je uit de aarde haalt, brengt in 
die aarde zelf iets in beweging. Je grijpt 
in in een natuurlijk proces. Ik vind het 
doodeng. Dan kijk je niet naar de natuur op 
een manier dat onze ziel zich verheft naar 
degene die alles in handen heeft. Dan kijk 
je naar de natuur als een hebbeding, waar 
je profijt van kunt trekken.

Bidden vraagt voor mij om overgave. 
Ik bid, opdat Hij iets doet in mij, opdat 
ik me in mijn ziel bewust kan worden 
van Zijn aanwezigheid. Niet dat ik die 
aanwezigheid precies kan aanwijzen. 
Alleen achteraf misschien, soms. Ik weet 
dat God er is omdat ik Hem op de rug kijk. 
Achteraf denk ik: het moet wel dat Hij erbij 
geweest is.’

Bidden vraagt voor  
mij om overgave

9





Kijk maar. Wat zie je?

 ‘Aandacht, verheven tot het hoogste niveau, is hetzelfde als 
gebed. Het is gebaseerd op geloof en liefde.  

Absoluut onverdeelde aandacht is gebed.’ – Simone Weil 

Aan de rand van Dal Lake in Srinagar staat de Hazratbal-
moskee, een heilige plek waar, naar men zegt, een haar van 
de baard van de profeet Mohammed wordt bewaard. Deze 

plek ademt eerbied, ademt gebed. De vrouwen die in het gras 
naast de moskee bidden, versterken dat gevoel.

We waren hier in november. Onlangs kwam Kashmir  
opnieuw in het nieuws, vanwege de gevechten tussen 

Pakistan en India.

Ik denk aan al die mensen die hier in stilte bidden, aan 
hindoes en moslims die samen zoeken naar een vreedzame 

toekomst in dit zwaar gemilitariseerde gebied.  
Bidden voor vrede en gerechtigheid, voor Kashmir en alle 

plekken ter wereld waar dat nodig is, dáár moet onze 
aandacht naartoe gaan zodat ook op vele heilige plaatsen het 

gebed kan blijven klinken.

Rachelle van Andel is predikant van Vrijburg Amsterdam.
Voorheen werkte ze als studentenpastor in Eindhoven en Maastricht.

Ze liep stage in klooster Casella. 

Bidden 
met je ogen open

Rachelle van Andel

11



Tekort aan basisproducten
Dankzij steun van het Armoedefonds helpt de Weggeef-
hoek mensen die het financieel zwaar hebben met basis-
producten zoals douchegel of handzeep. 
 



Kloosters staan bekend als plaatsen waar 
gebeden wordt. Elke dag meerdere keren. 
Bidden wordt vaak gezien als de specifieke 
taak van kloosterlingen en sommigen 
zijn er ook echt heel goed in. Maar de 
kerkvader Johannes Chrysostomus 
(ong. 345-407) suggereert dat juist niet-
kloosterlingen regelmatig moeten bidden. 
Zij bevinden zich midden in de wereld 
en lopen daar steeds opnieuw wonden 
op. Hun integriteit wordt bedreigd door 
de verleiding om ‘zoals iedereen’ voor 
zichzelf te kiezen, waar het straffeloos 
mogelijk is anderen te benadelen, of 
iemand die zwakker is dan zijzelf te 
bedreigen met wraak als ze iets niet 
bevalt.

‘Bidden,’ zegt Chrysostomus, ‘geneest 
van deze neiging.’ Niet voor eens en 
altijd, maar telkens opnieuw. ‘Houd 
mijn hart ver van het kwaad,’ formuleert 
Psalm 141 (vers 4), ‘verleid het niet tot 
goddeloze daden, laat mij niet eten van de 
overvloed van hen die onrecht bedrijven.’ 
De Psalmen leggen je in de mond dat je 
naar recht verlangt, dat je hulp nodig 
hebt, dat God deze hulp beloofd heeft aan 
wie Hem trouw zijn. Als je je probeert te 
verschansen in je eigen kracht, 

laat Psalm 62 (vers 2 en 3) je deze zin 
uitspreken: ‘Alleen bij God vindt mijn ziel 
haar rust… Hij alleen is mijn rots en mijn 
redding.’
 
Psalmen als ruimte
Sinds enkele jaren bidden we in de 
kerk waar wij naast wonen, de Sint-
Dominicuskerk in de Utrechtse wijk 
Oog in Al, met mensen uit de wijk die 
willen komen, de getijden. Dagelijks, 
’s morgens en ’s avonds. Deze vorm 
van bidden wordt ook in kloosters vaak 
gehanteerd. We zingen een of meerdere 
psalmen, bidden nog een ander gebed uit 
de Bijbel en lezen een Bijbeltekst die we 
in stilte overwegen. We doen voorbeden 
en sluiten het ochtendgebed af met de 
lofzang van Zacharias (Lucas 1,68-79) 
en het avondgebed met de lofzang van 
Maria (Lucas 1,46-55). Wij kunnen dat nu 
doen, omdat we geen kinderen meer thuis 
hebben waarvoor we moeten zorgen en 

‘Ik strek mijn handen naar u uit, 
dorstig als droge aarde’ (Psalm 143,6)
Erik Borgman

Wij weten niet hoe wij 
behoren te bidden

13



wij zelf in hoge mate onze tijd kunnen 
indelen. Toen dat anders was, had ik 
doorgaans een zakbijbeltje bij me en bad 
een Psalm als ik even rust kon vinden. 
Want de Psalmen maken wat mij betreft 
ruimte voor gebed. 

Natuurlijk kun je ook zonder de Psalmen 
of de Bijbel bidden, met de woorden die 
spontaan bij je opkomen. Maar ik behoor 
tot degenen bij wie de woorden voor 
het gebed zich meestal niet spontaan 
aandienen. Zeker niet als ik mij hulpeloos 
voel of verdrietig, moe of moedeloos. ‘Wij 
weten niet hoe wij behoren te bidden’, 
schrijft Paulus aan de christenen van Rome 
(8,26), ‘maar de Geest zelf pleit voor ons 
met onuitsprekelijke verzuchtingen.’ Dit 
is het hart van het gebed: ons verlangen 
om te bidden dat zich uitstrekt naar God. 
Maar om niet onbestemd te blijven en te 
kunnen worden gedeeld, moeten onze 
verzuchtingen worden verwoord. Hierbij 
helpen bij uitstek de Psalmen. Daar zijn 
alle emoties in terug te vinden en zo vind 
je als je de Psalmen bidt jezelf terug, met 
alle emoties die je kunt hebben, maar 
geplaatst in Gods ruimte. 
 
Eigen woorden 
Door de Psalmen op gang gebracht en 
in het verlengde van wat zij te zeggen 

geven, komen dan vaak ook wel mijn eigen 
woorden. 
Het lijkt onlogisch: door dingen te zeggen 
die je nooit uit jezelf in de mond zou 
nemen, kom je pas echt waar je bent. 
Precies dit is wat mij betreft de paradox 
van de Bijbel. Juist door de vreemdheid 
brengt de Bijbel je echt waar je bent. 
Vreemde woorden doen je realiseren 
dat je degene bent die uit de diepte om 
God roept (Psalm 130,1), die vertwijfeld 
is om wat er gebeurt en er haast onder 
bezwijkt. ‘Hoe lang nog, Ene, zult u mij 
vergeten, hoe lang nog verbergt U voor mij 
uw gelaat?’ (Psalm 13,2). Ze laten je ook 
ontdekken dat je je op momenten door 
God gedragen weet en voor God wil zingen 
(Psalm 59,18). En nog veel meer. 

Erik Borgman is lekendominicaan en emeritus-
hoogleraar theologie. Hij is sinds 1999 vaste 
medewerker van Stad Gods.

Door vreemdheid brengt 
de Bijbel je echt waar je 
bent

14



Augustinus

Ingekort door Ingrid van Neer-Bruggink

Ik roep u binnen in mijn ziel, mijn God, 
U die mij trouw blijft, ook toen ik u vergat. 
Geef u aan mij, mijn God, geef mij uzelf weer terug. 
Ja, ik heb u lief en als dat niet genoeg is, 
wil ik nog sterker worden in mijn liefde. 
Ik heb geen maat om te weten 
wat mij nog aan liefde ontbreekt, 
om u niet meer los te laten 
tot mijn leven geborgen is 
in de beschutting van uw gelaat.
Dit ene weet ik: zonder u gaat het me slecht, 
aan de buitenkant maar ook van binnen. 
En elke overvloed die niet mijn God is, 
is voor mij armoe.

Augustinus, Belijdenissen 13, 9 

15



Ieke van Dam is een nieuwsgierige verhalenverteller. Als theaterdocent en universitair 
onderzoeker houdt ze zich bezig met diversiteit, sociale gerechtigheid en hoop. 
Ze woont in de woongemeenschap Ki Tov, en komt graag bij de zusters aan de Waterstraat.

Wat verlang ik soms terug naar de prachtige gebedsruimte van Casella in 
Hilversum; een plek waar je voelt dat je tot rust komt en ruimte maakt voor de 
Eeuwige. Een plek van zingen en van gesproken woorden, maar ook van stilte en 
inkeer. Zulke plekken nodigen uit om ‘in het moment’ te komen.

Volgens mij is dat wat gebed ten diepste is: openstaan voor het moment en in 
dat moment verwijlen bij God. Daar zijn geen grote woorden of gebaren nodig, 
alleen een moment van verstilling, maar zie die verstilling maar eens te vinden in 
een wereld waar 24/7 gewerkt, geleefd, gecommuniceerd wordt. Een smartphone 
heeft voordelen, maar kan je brein die constante stroom van informatie verwerken 
zonder overprikkeld te raken?

Tijdens mijn vakantie was ik in Rome, uitgerekend rond het moment van 
de inauguratie van paus Leo XIV. Die zondagochtend stond ik op het Sint-
Pietersplein. Een bijzondere ervaring, waarbij ik in dat moment helemaal niet 
besefte dat er nog 250.000 mensen op datzelfde moment op diezelfde plek 
waren. Dat merkte ik pas bij het verlaten van het plein toen de mensenmassa 
in beweging kwam. Ik denk ook dat paus Leo XIV daar in woord en gebaar aan 
heeft bijgedragen. Ondanks alle massale media-aandacht zag je dat hij tijdens 
het omhangen van het pallium en het omschuiven van de vissersring in het 
moment was en dat moment voor God bracht. Midden in alle tumult een plek van 
verstilling, een zalig moment.

Alledaags pelgrimeren

Een geluk bij nét geen ongeluk

Ieke van Dam

16



Wat speelt  
er in De Spil

Een onmisbaar onderdeel van de retraite 
wordt gevormd door het getijdengebed. 
Ons vorige onderkomen beschikte over 
een kleine knusse kapel, zelf gecreëerd 
door een gastenkamer om te zetten in 
een fijne gebedsplek. Door de loop van 
onze geschiedenis kreeg de kapel een 
‘spil-functie’. Daar gebeurt iets dat wij 
niet kunnen organiseren. Drie keer op 
een dag stellen we, op onze knieën, ons 
hart open voor God. Hoewel we zorg 
besteden aan onze liturgie, gebeurt 
‘het’ vaak in de stilte, de ruimte tussen 
de lezing of het gebed. Of juist na de 
zegen als de muziek klinkt en de viering 

is beëindigd. Ruimte is nodig, fysiek en 
mentaal. Wanneer we ruimte maken, zelf 
aanwezig zijn, dan is daar de ontmoeting 
met Ik Ben, de Levende Heer die van alle 
tijden en plaatsen is. Onze kleine kapel 
diende na de gezamenlijke vieringen 
vaak als een privéplekje voor gebed. Op 
de Monnikenberg zijn we gezegend met 
een prachtige ruimte, groot genoeg om er 
ook tussentijds met meerdere mensen te 
kunnen bidden. Bij onze gasten ontstaat 
daar het voornemen om zelf thuis ook 
ruimte te maken voor gebed: een tijd, een 
plaats, een begin en een einde door het 
uitblazen van de kaars.

Marianne Groen is coördinator van 
De Spil, een oecumenische gemeenschap 
die al 30 jaar retraites ‘tussen herberg en 
klooster’ faciliteert. In 2023 begon De Spil 
een retraitecentrum in Hilversum op de 
plek die voorheen Casella was.

17



Waarom zingen niet  
twee keer bidden is

Laatst hoorde ik het weer onder de 
koffie na de mis: ‘Zingen is twee keer 
bidden.’ De dirigent had weer goed zijn 
best gedaan met het koor en het was 
een mooie viering geweest. Meestal 
als ik dit hoor, voeg ik er een beetje 
plagerig aan toe: Nee, goed zingen is 
twee keer bidden. Ik heb wel eens koren 
meegemaakt die me inderdaad twee keer 
deden bidden: Heer, laat dit ophouden! 
Heer, laat dit ophouden! Maar dat deed 
ik uiteraard in stilte.

Mooie zang, of het nu een prachtig 
Ave Maria door een solist is, of een 
indrukwekkend ‘Wir setzen uns mit 
Tränen nieder’ in de opmaat naar Pasen, 
kan je voeren naar Diegene die het 
Schone, Goede en het Ware is. Opgetild 
uit de werkelijkheid om even bij God 
te komen. Maar dat twee keer bidden, 
betekent dit dan dat als je zingt het 
een nog beter gebed is? Dat zingen al 
een gebed op zich is, maar twee keer 
zo krachtig? Moet ik het als ´dubbel´ 
verstaan?

Er wordt vaak bij gezegd dat dit een 
citaat van Augustinus is en daarmee is 
een autoriteit ten tonele verschenen aan 
wiens gezag niet te tornen valt. Maarrr… 

zei Augustinus dat wel? Volgens de 
Katechismus van de Katholieke Kerk wel. 
Onder canon 1156 wordt geschreven dat 
de muzikale traditie van de universele 
kerk een schat heeft geschapen van 
ongekende waarde die de andere 
uitingen van kunst te boven gaat. De 
kerk zet een traditie voort en ontwikkelt 
ze verder, staat er, met vervolgens het 
citaat: ‘Wie zingt, bidt dubbel.’

In de Katechismus wordt verwezen 
naar ‘Enarratio in Psalmum 72,1’ van 
de kerkvader Augustinus. In een 
commentaar op psalm 33 zegt hij: ‘Zingt 
voor Hem een nieuw lied; zingt goed voor 
Hem. Iedereen vraagt zich af hoe hij voor 
God moet zingen. Zingt voor Hem, maar 
zonder wanklank.’ Augustinus houdt 
van zingen, maar hij is wel kritisch over 
de wijze van zingen. Bovendien geeft hij 
ook een innerlijke motivatie aan: ‘Zoekt 
niet naar woorden, alsof gij duidelijk 
kunt maken hoe gij God zoudt behagen.’ 
De zang is de taal van het hart, die kun 
je niet in woorden vatten. En hoe zing 
je nu het beste? ‘Hef een jubelzang aan. 
Dat is pas goed zingen voor God. Wat is 
dat, een jubelzang aanheffen? Inzien dat 
het onmogelijk is de zang van het hart 
onder woorden te brengen.’ Om God te 

Gastschrijver: Gerben Zweers osa 

18



behagen moet je dus wel aan een paar 
voorwaarden voldoen: je moet de kunst 
van het zingen beheersen. Maar dat niet 
alleen: je moet ook beseffen dat al je 
woorden ontoereikend zijn en dat God 
door jou tot Hem spreekt.

In de door de Katechismus aangehaalde 
tekst uit het commentaar op psalm 72 
gaat het ook over het zingen. ‘Hij immers 
die lof zingt, looft niet alleen, maar hij 
looft ook vrolijk: hij die lof zingt, zingt 
niet alleen, maar hij bemint Hem tot wie/
over wie hij zingt.’ De woorden ´twee´ en 
´bidden´ komen hier niet in voor. Maar 
er wordt hier wel iets over het zingen 
gezegd. Zingen is geen opeenstapeling 
van gebed. Als je tot God zingt, en goed 
zingt wat Augustinus betreft, dan ben 
je niet alleen God aan het loven, maar je 
laat ook zien dat je van Hem houdt. Dus 
als je tot God zingt, doe je twee dingen: 
loven en beminnen. Natuurlijk kun je 
´loven´, in de zin van ´God loven´, ook 

Gerben Zweers osa (1969) is augustijn 
en woont met medebroeders en 
medezusters in Utrecht. Hij is 
werkzaam in de parochies Heilige 
Drie-eenheid (IJsselstein e.o.) en Licht 
van Christus (Vleuten-De Meern). 
Daarnaast studeert hij Geestelijke 
Begeleiding in Nijmegen en publiceert 
hij regelmatig over Augustinus.

zien als bidden. Loven is een manier van 
bidden, zoals je God ook kunt danken 
of Hem iets kunt vragen. Zingen is twee 
keer bidden, is dus niet te verstaan als 
een overtreffende trap, alsof zingen in 
de kerk twee keer zo goed is als bidden. 
Zingen in de kerk is twee dingen tegelijk 
doen: Hem loven en van Hem houden.

Zingen tilt je op uit de 
werkelijkheid

19



Ondersteun Villa Vrede
door Jaap Meeuwsen

Villa Vrede heeft een flinke doorstroom van bezoekers. 
In 2024 zijn er zeventig nieuwe personen ingeschreven uit 
28 verschillende landen. Van de zeventig nieuwe personen uit 
2023, komen er nu nog twaalf, van de zeventig bezoekers  
uit 2022 nog vijf. Meestal is de reden dat we iemand niet meer 
zien positief. Alsnog asiel gekregen (meer dan de helft), door 
gemigreerd naar een ander Europees land, een kleine groep 
(ongeveer vijf) gaat terug naar land van herkomst . Er is een 
groep van ongeveer dertig personen die langer dan vijf jaar 
komen, sommigen daarvan zijn al meer dan twintig jaar in 
Nederland. Een kleine groep mensen die we door en door 
kennen en die mede verantwoordelijkheid nemen voor de 
dagelijkse gang van zaken. Af en toe komt er weer eens een 
bezoeker langs die we een tijd niet hebben gezien. Vrolijk, 
goed verzorgd, vol goede woorden over wat Villa Vrede heeft 
betekend toen hij het moeilijk had. We zijn dan allemaal blij en 
dankbaar.

Maak uw gift over op:  
NL76 INGB 0003824429
ten name van  
Zusters Augustinessen  
o.v.v. Villa Vrede

Doneer aan  
Villa Vrede

Villa Vrede is een inloop- 
en activiteitencentrum 
in Utrecht voor mensen 
zonder verblijfspapieren, 
z.g. ongedocumenteerde 
mensen. In Nederland zijn 
duizenden mensen zonder 
papieren, die veelal een 
marginaal bestaan hebben. 
Villa Vrede is een veilige 
plek, waar ze zichzelf mo-
gen zijn en een zinvolle 
dagbesteding krijgen.  
Wij geven Nederlandse les, 
cursussen en activiteiten. 
Per jaar ontvangen we zo’n 
100 nieuwe bezoekers, uit  
24 verschillende landen. 
Villa Vrede is vijf dagen in 
de week open.

20



Gevonden voorwerp
Marie Hansen-Couturier

Op het gevonden voorwerp prijkt dit keer Monica, de moeder van Augustinus. Zr. Nicole Mul 
mijmert over de twee kanten die zij bij Monica ziet: de vrome kant en de felle kant. ‘Je ziet 
Monica vroom in gebed, met open handen. Maar ze kon ook fel zijn, zo lezen we bij Augustinus. 
Monica sloot eens aan bij een gesprek tussen Augustinus, zijn zoon en zijn vrienden, die zochten 
naar ‘het gelukkige leven’, waarbij zij met een gedecideerd antwoord kwam: ‘Dat zit zó!’ Wat was 
Augustinus trots op zijn moeder: fel én vroom!’

21



Samengesteld door zr. Marie Madeleine Maas en zr. Anne Nij Bijvank

Kloosterpost 

Een medebroeder als paus!
Het is 8 mei 18.00 uur. Het Augustinus
convent zit aan tafel. Tegen alle gewoonte 
in heeft Mariella op haar iPhone, de live-
verbinding met Rome aanstaan. Rond die 
tijd moet er weer rook uit de schoorsteen 
komen... En daar gebeurt het... eerst een 
beetje aarzelend, is het witte rook? Ja!!! 
Witte rook! Na het eten samen de vespers 
bidden en bidden voor de nieuwe paus. 
Wie is het geworden? Na het bidden gaat 
Casella bij de televisie zitten. Na een poos 
wachten: Habemus papam! Maar wie? 
De naam Prevost klinkt... Ja!!! Niet vaak 
genoemd, maar hij is het geworden! Het 
voelt echt als onze paus! Eentje die het 
belangrijk vindt om Augustinus te noemen 
in zijn eerste woorden. Een die de dag 
erna zijn medebroeders bezoekt en met 
hen eet. Een paus die bruggenbouwer 
is, die Augustinus’ spiritualiteit van 
gemeenschap en vriendschap zelf nodig 
heeft! (MM)

Lourdes
Zuster Stella koesterde al heel lang de 
wens om een keer naar Lourdes te mogen.
En haar wens ging in vervulling, Sint 
Nicolaas gaf het haar als cadeau en een 
bevriende Stichting in Utrecht hielp ons 
met de kosten. Omdat ze graag met een 
medezuster wilde, was ik de uitverkorene 
om haar te begeleiden. We sloten ons aan 
bij een ziekenbedevaart, georganiseerd 
door ‘Huis van de Pelgrim’. Met bus 
en trein en begeleid door fantastische 
medewerkers, allemaal vrijwilligers, 
arriveerden we in Lourdes. Wat een 
ongelooflijke ervaring! Duizenden pelgrims 
uit de hele wereld bij elkaar, een bolwerk 
van geloof en gebed, van hoop en zegen. 
Zingen, bidden in alle talen, door zieke en 
gezonde mensen. Wat Taizé betekent voor 
jonge mensen; elkaar ontmoeten in een 
sfeer van geloof en gebed is Lourdes voor 
zieken en ouderen. Geloof, niet klein te 
krijgen. (ANB)

22



Samengesteld door zr. Marie Madeleine Maas en zr. Anne Nij Bijvank

Jaargang 92 – nr. 1: maand 2025

Uitgever:
Zusters Augustinessen van Sint-Monica
Klooster Casella
Postadres: Waterstraat 2
3511 BW Utrecht
Telefoon klooster Utrecht 030 - 2332541
E-mail administratie:  
maandblad@zustersaugustinessen.nl
www.zustersaugustinessen.nl
www.casella.nl

Voor de privacyverklaring van de zusters 
augustinessen verwijzen we u naar:
www.zustersaugustinessen.nl/privacyverklaring

Doel: Met Stad Gods willen wij mensen betrekken 
bij wat ons inspireert. Stad Gods wordt gelezen 
door mensen die ons een warm hart toedragen 
en/of belangstelling hebben voor de Augustijnse 
spiritualiteit. Via Stad Gods zijn en blijven zij 
verbonden met ons en het gedachtegoed van onze 
gemeenschap.

Hoofd- en eindredactie:
Hoofdredactie: Marie Madeleine Maas
Eindredactie: Milou de With 

Ontwerp en beeldredactie:  
Tegenwind grafisch ontwerpbureau, Roelant Meijer

Opmaak en druk: De Toekomst Hilversum

Redactiesecretariaat: Evelien Ouwehand

Redactie: Rachelle van Andel, Erik Borgman, 
Anne Nij Bijvank, Nikki Mousset, Lieke Weima

Aan dit nummer werkten mee: Anja den Bok, 
Amanda de Bruijn, Marianne Groen, Marie 
Hansen-Couturier, Jaap Meeuwsen, Ingrid van 
Neer-Bruggink, Mariella Oberndorff, Helene 
Timmers, Gerben Zweers osa. 

Beeld: Rachelle van Andel (p.20), Anja den Bok 
(p.24), Cees van Dijk (p.13), Marianne Groen 
(p.15), Jaap Meeuwsen (p.22), Roelant Meijer 
(cover, p.2,4,8,9,11,14,16,23), Nazrina Rodjan 
(p.19), Celine Timmerman N.D. (p.12)

Vriend worden en dit blad ontvangen?
Stad Gods verschijnt vijfmaal per jaar, in een 
oplage van 6.000 per editie.
Vrienden van de zusters augustinessen die 
ondersteunen met minimaal €10,00 per jaar, 
ontvangen Stad Gods automatisch. Als u dit 
blad ook wilt gaan lezen, maak genoemd bedrag 
dan over op NL76 INGB 0003 8244 29 ten name 
van Administratie tijdschrift Stad Gods Utrecht, 
onder vermelding van ‘Nieuwe lezer’, straat + 
huisnummer, postcode en plaats.

Weldadige stilte...
Het kabinet viel, de oorlogen duurden voort 
en Casella genoot van zes dagen in stilte 
in de abdij van Westmalle. Je zou je bijna 
schuldig voelen...
Stilte, we hebben het nodig om weer dichtbij 
de zin van onze levenskeuze te komen. De 
groep van zo’n twintig Trappisten met hun 
goed verzorgde liturgie hielp daar zeker bij.
We hebben gemijmerd en geschreven rond 
teksten van Hein Blommestijn en Carmen 
Fotescu. Carmen schrijft n.a.v. hun huispoes, 
meditaties over de mens en het geheim 
van het leven. Structuur, stilte en genieten 
van de mooie omgeving hebben ons goed 
gedaan! Zelf proberen we in ons dagelijks 
leven de structuur van gebed en stilte vast te 
houden, maar zo’n week daarvoor vrijmaken 
is weldadig. Er zijn nog plekken waar het 
uitdrukkelijk te vinden is.
Ik gun het iedereen! Zoek het op nu het nog 
te vinden is! Ervaar het: ons leven heeft een 
doel, samen op weg naar God. (MM)



Als twintigjarige student vond Amanda (nu 36) 
in Casella een onverwacht thuis. Tijdens haar 
verblijf in het oude Thagaste in Hilversum, 
werd ze geraakt door de eenvoud en warmte 
van de zusters van Casella. ’Het voelde als een 
cadeau aan mezelf,’ zegt ze, terugkijkend op die 
tijd vol studie en een prille liefde.
Sindsdien is Amanda als gast verbonden 
gebleven. Kleine betrokkenheden groeiden 
uit tot iets groters: tegenwoordig bereidt ze 
maandelijks de gewone viering voor. ‘Fijn 
om zo betrokken te blijven bij elkaar,’ vertelt 
ze. In haar dagelijks leven als getrouwde 
vrouw, moeder en wijkverpleegkundige is 
geloofsbeleving soms een zoektocht. Toch 
blijft het levend – mede door Casella.
Amanda voelt zich niet enkel protestants 
(Nederlands Hervormd), maar meer en meer 
oecumenisch, mede door haar betrokkenheid 
bij andere kloosters en de Utrechtse St. 
Janskerk.
Wat haar bij Casella telkens weer raakt? 
‘De schoonheid van de plek, zó verzorgd, 
maar zonder bombarie, zó de zusters. De 
aandacht voor bloemen, voor wie je bent – het 
persoonlijke, op ooghoogte.’ In tegenstelling 
tot andere kloosters, waar gasten op afstand 
blijven, ervaart ze bij Casella iets unieks: ‘Je zit 
niet naast, maar tussen elkaar. De zusters zijn 
nooit meer of minder. Je bent gelijk.’

Op de koffie met
Amanda de 
Bruijn
Tekst en foto: Anja den Bok

24


